
REPÈRES
Absolu/Relatif

► Est absolu ce qui est indépendant et ne varie  pas. 
Inversem ent, est relatif ce qui dépend d'autre chose 
et varie  en fonction de lui.
► Par exem p le , la tem p éra tu re  d'un gaz est re lative  
à sa  p re s s io n  et à so n  v o lu m e  ( lo i de B o y le -  
M a r io tte ) . A in s i , la te m p é ra tu re  d 'é b u llit io n  de 
l'eau  dépend  de la p re ss io n  à vo lu m e  c o n s ta n t : 
dans une cocotte  m in u te , l'eau bout au-d essus de 
10 0  °C . À l'in v e rse , ce qu 'on ap p e lle  en p h ysiq ue  
le zéro absolu e st... absolu ! Il s 'ag it de la te m p éra­

tu re  m in im ale  qu 'il est possib le d 'atte ind re  (environ 
m oins 273 °C ).
► Cette distinction parcourt de nom breux dom aines 
de la réflexion philosophique (la  m orale, la nature, la 
science, etc .), où se pose la question de savoir s'il y a 
des absolus ou, en cas de relativité, de quoi dépend une 
chose donnée. Par exem ple, si le jugem ent esthétique 
est relatif, il reste à déterm iner s’il varie en fonction de 
certains cadres culturels, des goûts individuels... (^ Hume, 
texte 5 p. 30)

Abstrait/concret
► Cette d istinction com porte deux grands sens. À un 
prem ier n iveau, est abstrait ce qui n'est pas sensible , 
ce qui renvoie au registre de l’ intelligible et de l'im m a­
té rie l. Est co ncret ce qui est sensib le  et peut fa ire  
l'objet d'une perception em pirique. En ce sens, l'âme, 
Dieu, les Form es de Platon (■* texte 2, p. 473) sont des 
réalités abstra ites, a lors qu 'une couleur est concrète 
et sensible.
► À un second niveau, est abstrait ce qui est détaché 
d'un objet et devient une propriété généralisab le. Est 
co ncret l'ob je t p a rt icu lie r tel qu 'il peut être perçu 
avec toutes ses p ropriétés. En ce sens, telle  couleur

est co ncrète , m ais la cou leur, et m êm e le b lanc en 
général, sont abstraits en tant que propriétés générales, 
en elles-m êm es non sensib les (on ne peut percevoir la 
qualité générale de couleur ou de blancheur).
► Ces d is tin ctio n s éc la iren t en p a rt icu lie r le sta tu t 
de la pensée et l'orig ine des idées. Sont-elles innées 
(nées avec nous), représentent-elles des structures de 
la raison pure (indépendantes de toute exp érience )?  
Ou bien, dérivent-elles de processus d'abstraction par 
lesq ue lles les ob jets p a rt icu lie rs  sont regroupés et 
d iv isés se lon ce rta ines p ropriétés p rogressivem ent 
généralisées (des objets blancs à la b lancheur)?

En acte/en puissance
► Il s'agit d'une distinction, remontant à Aristote, entre 
deux m anières d 'envisager des êtres et des processus. 
Est en acte  ce qui est achevé , ce qui n 'est pas (ou 
plus) en devenir et dispose pleinem ent de toutes ses 
propriétés. Au contraire, est en puissance, soit ce qui 
est en cours d 'accom p lissem ent, ce qui est en train 
de s 'ac tu a lise r (p o ten tia lité  dynam ique), so it ce qui 
pourrait devenir autre chose (pure potentialité).

► Par exemple, le nouveau né est en puissance doué de 
langage: sans le posséder en acte, il en a la potentialité, 
disposition dynamique qui s'actualise de plus en plus. Par 
ailleurs, lorsqu'on a mélangé intimement du vin et de l'eau, 
il est possible de les séparer: l'eau et le vin, qui n'existent 
plus tels quels, peuvent être retrouvés. Ils continuent donc 
d'exister en puissance. Comme ils ne font aucun effort 
pour se séparer, il s'agit ici d'une potentialité passive.

Analyse/synthèse
► Ce couple a de nom breux usages, avec des d iffé ­
rences notab les se lon les dom aines. M ais, on peut 
distinguer deux grands sens. D'une m anière générale, 
l'analyse désigne la décom position  et la rem ontée 
vers les principes, la synthèse correspondant au che­
m inem ent in v e rse : recom position et descente  vers 
les conséquences. On peut, dans ce cadre , ana lyser 
et synthétiser des idées ou des substances : l'analyse 
m athém atiq u e  d iv ise  un prob lèm e pour rem o nter 
vers ses param ètres p e rtinents , a lo rs que la ch im ie 
décom pose un corps en ses é lém ents m atérie ls , qui 
sont aussi les principes de sa constitution.

. Depuis Descartes (vi texte 8, p . 309-310), on remarque 
en philosophie de la connaissance et en science un sens 
élargi de l'analyse, qui englobe le moment de production 
du résultat final. Elle désigne la méthode générale par la­
quelle on traite un problème à partir de ses données pour 
le résoudre par étapes successives. Cette méthode est 
promue car elle fusionne la découverte (ou l'invention) 
et la démonstration. Par contraste, la synthèse désigne 
ici une méthode d'exposition et de démonstration par 
laquelle on construit une réponse à partir de principes 
que l'on pose sans les tirer des données du problème 
-  on ne sa it donc pas com m ent les trouver avec cette 
seule méthode.



Concept/image/métaphore
► D'une m anière générale, un concept se caractérise 
par une défin ition précise et une fonction théorique.
Il se d isting ue donc de la notion et des te rm es de 
la langue co u ran te , qui n 'o ffren t qu 'un sens assez 
vague. Un concept prend toute sa consistance dans 
un ensem ble théorique déterm iné, par exem ple une 
doctrine philosophique ou une théo rie  sc ien tifiq ue . 
A ins i, le concept de m atière n’est pas le m êm e dans 
la physique de Descartes, où il se défin it par l'étendue 
et renvoie à une représentation m écanique du monde, 
et chez Diderot (si texte 7, p. 280), où il désigne un en­
sem ble d 'é lém ents ou d 'atom es hétérogènes doués 
d'une énergie propre.

Par distinction avec le concept, l'image et la m éta­
phore ont plutôt une pu issance suggestive . L'image 
propose un d ispositif particu lier, m ental ou d iscu rs if 
(produit dans le discours) ; la m étaphore suggère une 
analog ie . L 'im age peut prendre un sens restre in t et 
renvoyer aux figures spatia les. A insi, on conçoit sans 
l'im aginer la m atière en général, mais on peut imaginer 
un corps particu lier en traçant m entalem ent sa form e 
(celle d’un cube par exem ple). En ce sens, beaucoup 
de concepts renvoient à des idées non im aginables, ce 
qui perm et de préciser que le concept est avant tout 
une idée générale qui se dé fin it par une proposition 
(Si Rousseau, texte 7, p. 223). En un sens é la rg i, une 
im age est une m anière d 'illu strer, com m e quand on 
présente la ju s tice  à partir de l'équilibre de la balance 
(si La ju stice , p. 184). L'im age est alors m étaphorique.

On pourrait penser que l'argum entation ph iloso­
phique privilégie nécessairem ent les concepts sur les 
im ages et les m étaphores. Il est vrai que ce rta ines

Contingent/nécessaire
► Est nécessaire ce dont le contraire (ou la négation) 
implique contradiction ou n'est pas possible. Autrement 
dit, est nécessaire ce qui ne peut pas ne pas arriver, soit 
dans l'absolu (nécessité absolue), soit dans un contexte 
donné (nécessité relative). On distingue plusieurs degrés 
de nécessité, de la plus fo rte : la nécessité métaphysique 
(il est impossible de penser et de ne pas être en même 
temps, d’où la certitude indubitable de « je  pense donc 
je  su is» , si Descartes, texte 1, p. 82), à des nécessités plus 
relatives comme la nécessité d'un effet étant donné telle 
cause et tel contexte (si A , alors nécessairem ent B dans 
le contexte C). Il y a aussi des ordres différents de néces­
s ité : ce qui est nécessaire pour notre esprit (nécessité 
logique) ne l'est pas forcém ent pour la nature ou pour 
Dieu. A insi, selon Descartes, Dieu aurait pu fa ire  que 
2 + 2 ne soit pas égal à 4.
► Est co nting en t ce qui est possib le , m ais dont le 
contraire est aussi possible. Le plus souvent, on parle

traditions philosophiques se donnent un modèle m athé­
matique. Mais, il n’est pas possible, même alors, de se 
passer des images spatiales, essentielles en géométrie 
et en m écanique (si Galilée, texte 5, p . 279). En outre, les 
philosophes les plus « rationalistes» utilisent les images 
discursives et les métaphores. Certains cherchent même 
à construire des analyses à partir d'elles, soit parce que 
la question résiste à un traitem ent purem ent logique, 
so it parce que l'im age ou la m étaphore sont traitées 
com m e des outils  pa rfa item ent lég itim es (si Platon, 
texte 1, p. 54, par exemple).
► C'est en particulier vrai de l'image, qui constitue un 
d ispositif très riche en philosophie comme en science. 
L'image peut alors comm encer par une métaphore pour 
devenir un vrai concept. Par exem ple, l'analogie entre 
certains phénomènes naturels et la m achine a quelque 
chose de m étaphorique, notam m ent dans le texte de 
Fontenelle (si texte 6, p. 280), qui compare les rouages de 
l'opéra aux ressorts cachés de la nature. Toutefois, chez 
les savants et philosophes mécanistes de l'âge classique, 
elle représente une identité structurelle  profonde: la 
nature est mécanique et la science des machines dévoile 
des causalités que l'on peut généraliser à tous les êtres 
(ü  Descartes, textes 2 et 4, p . 276 et 279). M ais certains 
aspects de la métaphore sont alors réduits ou évacués: 
la m écanique naturelle ne suppose pas nécessairem ent 
un auteur pensé comme un artisan divin.
► L 'essentie l est alo rs de d isting uer ces ressources 
intellectuelles tout en étant capable de vo ir com m ent 
une image et une m étaphore peuvent avoir une fonc­
tion  a rg u m e n ta tive , vo ire  d e ve n ir  d 'au th e n tiq u e s 
concepts.

- Impossible/possible
de contingence d'un fa it ou d'un événem ent: il existe 
ou peut arriver, m ais son contraire n'im plique aucune 
contrad iction  et/ou est physiquem ent possib le . Les 
m êm es d istinctions que pour la nécessité se retrou­
vent ici : la contingence peut être absolue ou relative, 
re lever des lim ites de notre conna issan ce  (nous ne 
voyons pas les causes nécessaires d'un phénom ène) 
ou désigner une réalité profonde (hasard réel ou avenir 
non prédéterm iné).
► Est possib le ce qui est so it nécessaire (ce qui est 
nécessaire  étan t év idem m ent possib le), so it contin­
g e n t. Le c o n tra ire  (au  se n s  de la c o n tra d ic to ire  
e xc lu s ive ) du possib le  est l'im possib le . Une chose 
(A ) qui n 'est pas nécessaire  (non A est possib le) est 
donc soit contingente (A et non A sont possibles), soit 
im possib le  (A n 'est pas possib le ). Récip roquem ent, 
si A n ’est pas im p ossib le , il est so it n écessa ire  so it 
contingent.



Croire/savoir - Persuader/convaincre
► Croire sig n ifie  adhérer sans preuve su ffisan te  ou 
sans ju s tif ica tio n  à un énoncé ou à une conception . 
Son principal moteur, avec le préjugé et ie sentim ent 
im m éd iat, est la persuasion , qui repose su r un d is­
cours séduisant, à l'appui d'im ages et d’un jeu sur les 
ém otions, en un m ot sur la rhéto rique . La croyance 
englobe l'opinion, ind iv iduelle  ou co llective , la foi et 
certaines form es d'adhésion im m édiate relatives à la 
connaissance. Par contraste, savo ir sign ifie  assum er 
avec ra ison une idée ou une d o ctrin e , ad h ére r en 
connaissance de cause. Le savoir repose sur l'argumen­
tation, la démonstration ou la preuve em pirique, en un 
mot sur les ressources rationnelles et expérim entales 
de la conviction.
► A insi, on croit en Dieu et, s'il est ignorant des raisons 
sc ien tifiq ues , un individu cro it que le soleil se lèvera

dem ain (par habitude). M ais, le physicien sa it qu'il se 
lèvera en tant qu'il connait les causes ou lois qui ren­
dent le phénom ène nécessaire. Descartes pense aussi 
prouver l'existence de Dieu qui, dans ce cas, relèverait 
du savo ir m étaphysique. La répartition des objets est 
donc débattue, la d ifférence résidant surtout dans les 
démarches intellectuelles et dans le degré de certitude.
► M ais, il e x is te  un usage d is tin c t du co ncep t de 
croyance, notam m ent dans les trad itions em piristes 

Hume, texte de l'exercice 3, p. 380) et pragm atistes 
( v  James, texte i l ,  p. 484). Pour ces d e rn iè re s , en 
l’absence de dém onstrations form elles, de nom breux 
savoirs (de la vie courante ou scientifiques) comportent 
des croyances bien fondées (ou m ieux fondées que 
d ’au tres). La croyance peut alors avo ir une certa ine 
fiabilité qui se mesure, notamment par les probabilités.

Essentiel/accidentel
Est essentiel ce qui renvoie à l'essence de quelque 

chose , c 'est-à-dire à la propriété qui la d é fin it. Dans 
le cas de l'essence d'une espèce ou d'une catégorie 
générale, cette propriété doit perm ettre d'inclure dans 
l'espèce tous les êtres qui la com posent et exclure les 
au tres. Au contra ire , est a ccid en te l ce qu i, tout en 
caractérisant un être, ne fa it pas partie de son essence, 
m ais est seulem ent une propriété accessoire.
► Dans le M énon, Platon d istingue la caractéristique 
co m m une  à to u tes les a b e ille s , qui p o u rra it être

d ’ê tre  un in secte  vo lan t rayé fa isa n t du m ie l, des 
caractéristiques accidentelles com m e être petites ou 
grandes. Un autre exem ple souligne l’enjeu moral de 
cette d istinction : être doué de raison semble essentiel 
à l'hom m e, a lors qu 'être blanc est acc id en te l... sauf 
pour un raciste . A ssigner une essence est donc une 
q uestion  de log ique, m ais c 'e st aussi m arq uer des 
p rio rités et c ib ler l'im portan t, ce qui re jo in t le sens 
courant du couple essentiel-accidentel.

Exemple/preuve
► Une preuve  est ce qui pe rm et de so u ten ir une 
thèse ou d ’é tab lir un fa it . E lle peut être rationnelle  
ou exp é rim en ta le . Par d is tinctio n  avec l’argum ent, 
qui prend sens dans un ensem ble théorique , elle est 
supposée pu rem ent o b jective  et ne pas nécessite r 
d’interprétation.

L’exem ple illustre une idée générale par un cas par­
ticulier. Il perm et de faire  com prendre, de donner une 
dim ension plus concrète et de détailler une idée, mais 
il ne la prouve pas. La seule preuve qu’il puisse donner 
est de m ontrer (s ’ il est va lid e ) q u ’il ex is te  au m oins

un cas illu stran t une idée générale . A in s i, l'exem ple 
de Samir, dans l'ouverture du chapitre sur le « tra va il»  
( î p. 444), montre qu'un ca issier peut penser que son 
trava il n 'est pas particu lièrem ent d iffic ile , m ais il ne 
prouve pas que son m étier ne so it pas pénible d'une 
m anière générale.
► En p h ilo s o p h ie , co m m e  d a n s  to u t d is c o u rs  
argum entatif, l’exem ple et la preuve sont tous deux 
p réc ieux. M ais il ne fau t pas les confondre et croire 
qu 'on a p rouvé une th è se  quand on a se u le m e n t 
donné un exem ple .

Expliquer/comprendre
► Cette distinction comporte deux n iveaux. En su ivant 
l'étym ologie, expliquer signifie  dérouler les élém ents 
d'un ra isonnem ent ou d 'une idée pour fa c ilite r  leur 
sa is ie  et les rendre plus c la irs . L 'exp lication va donc 
du to u t ve rs  le d é ta il de ses p a rt ie s . À l'in v e rs e , 
c o m p re n d re  s ig n if ie  s a is i r  le to u t fo rm é  par

p lusieurs é lém ents, donc les rassem bler et les relier. 
M ais il y  a év id em m ent com p lém entarité  entre ces 
deux dém arches qui se co nd itionnen t l'une l'au tre . 
L 'explication perm et la com préhension : ana lyser un 
tout pour le recom poser plus clairem ent.



► Un second sens, plus tech n iq ue , a été fixé  par le 
ph ilosophe allem and W ilhelm  D ilthey (1 8 3 3 -1 9 1 1 ). 
Selon lui, l'explication recherche les causes e ffic ien ­
tes et constitue la dém arche des sciences de la nature 
( nj Dilthey, texte p . 381). Elle questionne le «co m m ent» , 
le processus m écan ique par lequel un phénom ène

advient. La com préhension est la recherche du sens 
d'un acte et constitue la dém arche adéquate pour les 
sciences hum aines. Elle se pose la question du pour­
quoi en cherchant des signes exté rieu rs  perm ettant 
d 'estim er les intentions sous-tendant un acte et de les 
confronter à leur réalisation effective.

En fait/en droit
► Cette d istinction renvoie à deux registres. L'expres­
sion «en  fa it»  (le registre du fa it) renvoie à ce qui est 
de l’ordre du constat, aux choses telles qu'elles sont en 
fonction de l'histoire, de certaines causes particulières 
ou du hasard. Par opposition , «en  d ro it»  (le registre 
du droit) fa it référence à ce qui doit être, que ce soit 
selon des norm es m orales ou politiques de lég it im i­
té , ou selon une théorie posant des lois nécessaires. 
Dans ce dern ie r cas, «en  dro it»  se rapproche de «en 
th éo rie»  (vo ir «En  théorie/en p ratique»).

Par exem p le , de fa it  les fem m es sont s ta t is tiq u e ­
m ent m oins payées que les hom m es pour un travail

équivalent, alors qu'en droit, selon la loi française  et le 
principe d'égalité , e lles devra ient recevoir un sa la ire 
égal. Une statistique n'établit pas une norm e légitim e. 
Cette d istinction  est essen tie lle  dans toute  ana lyse  
morale, ju rid iq ue  et politique, et plus largem ent dans 
toute réflexion sur les norm es. Confondre le fa it et le 
droit, c'est ne plus pouvoir penser la d ifférence entre 
l'être et le devoir être. Cela revient à accepter tout ce 
qui est comme une norme indépassable et à s'interd ire 
toute analyse critique. A contrario, c 'est en en m obili­
sant cette distinction que Rousseau réfute le « droit du 
plus fo rt»  (M Rousseau, texte 6, p . 194).

Formel/matériel
► Cette distinction prend son origine dans la différence 
entre form e et m atière dans la philosophie d'Aristote. 
Est form el ce qui renvoie à la fo rm e conçue en tant 
que p rinc ip e  d 'ordre et ren vo yan t à une stru ctu re  
intellig ible et à une fonction. Est m atériel ce qui ren­
voie aux constituants d'une réalité , indépendam m ent 
de toute organisation (qui relève de la form e).
► La défin ition relève surtout de la fo rm e : la form e et 
la fonction correspondante caractérisen t plus que la

m atière un objet technique comm e un lit ou une réa­
lité naturelle comme une feuille d'arbre. Le constituant 
peut changer (bois, m étal, e tc.) sans que la form e, et 
donc l'essence, varie .
► Un sens dérivé de cette distinction concerne deux 
types de vérité  (?n Kant, texte 10, p. 483). On différencie 
ainsi la vérité  form elle , qui renvoie à la seule structure 
logique du raisonnem ent, et la vérité  m atérie lle , qui 
renvoie au contenu (à l'objet réel v isé ).

Genre/espèce/individu
► Cette distinction rem onte à Aristote , qui cherchait 
à c lasser les types d'êtres et les concepts selon une 
sé rie  d 'em b o îtem ents: le genre englobe d ifférentes 
espèces qui englobent chacune différents individus, 
tous réun is  à chaq ue fo is  par une ca ra c té r is t iq u e  
com m une. Le genre correspond au n iveau général, 
l'espèce à une sous-catégorie particulière et l'individu 
à l'être singulier. Aristote en fa isa it aussi une méthode 
de d é fin it io n : pour d é fin ir  un être (no tam m ent un 
être n a tu re l), il fau t ind iq uer son genre et c ib le r la 
ca ra c té r is t iq u e  sp éc ifiq u e  (a d je c t if  d é rivé  du nom 
espèce) qui la distingue des autres espèces du même 
genre. La célèbre définition de l'homme comme animal 
doué de logos (ra ison  et langage) est constru ite  sur 
ce modèle.

► A u jo u rd 'hu i, cette  d istinction  a su rtout un usage 
logique et bio log ique. En logique et en ph ilosophie 
générale, elle perm et de préciser des relations d'em- 
boitem ent entre des catégories, les plus particulières 
étant contenues dans les plus générales. En biologie, 
notam m ent en systém atique (c lassification  des êtres 
v ivan ts ) , e lle  a pris une fo rm e sp éc ia le . C 'est le sa ­
vant suédois Linné qui la systém atisa pour classer les 
êtres v ivan ts , proposant une m éthode générale dite 
b inom iale . A in s i, le loup com m un est nom m é Canis 
lupus (genre Canis, spécification lupus). La question est 
a lors de savo ir s'il ex iste  quelque chose derrière  ces 
catégories, où si, com m e tend à l'a ffirm er la pensée 
darw in ienne (^ Darwin, texte 10, p. 282), il n 'existe que 
des individus ou des lignées généalogiques (des suites 
d'individus naissant les uns des autres).



Hypothèse/conséquence/conclusion
► L'hypothèse, au sens étym ologique, est ce qu'on 
pose avant une thèse pour la soutenir. Elle est alors un 
postulat de départ, ou encore un principe ( i i  « Principe/ 
cause/fin», p. 527). En un sens plus général, on appelle 
souvent hypothèse ce qui n 'est pas certa in  ou n'est 
pas encore prouvé . Dans ce cadre , l'hypo thèse  est 
une sim ple conjecture, une construction intellectuelle 
à partir de données connues qui n'a pas la f ix ité  du 
postulat ni la force du principe admis.
>  Dans les deux sens, une hypothèse perm et de tire r 
des conséquences, qui e lles-m êm es peuvent abou­
t ir  à une co nclusion . C elle-c i peut so it être la der­

n iè re  co nséq uen ce  d ’une sé rie  de d é d uctio n s, so it 
être un bilan su r l’ensem ble de l'hypothèse et de ses 
conséquences. Par exem ple , dans son argum entation, 
D a rw in  (•* Darw in, texte  10, p. 282) c o n s id è re  la 
sé lection naturelle  com m e une hypothèse confirm ée 
par les fa its . L'idée selon laquelle chaque espèce au­
rait été produite à desse in  pour un m ilieu donné est 
a lo rs co nsid é rée  com m e une hypo thèse  co n tra ire , 
non com m e un p rin c ip e  é tab li. En co n fro n tan t les 
d eux hypothèses aux données d isp o n ib le s , D arw in 
conclut que la sé lection nature lle  exp lique m ieux et 
davantage de choses.

Idéal/réel
► Dans ce couple , le réel désigne les choses te lle s 
q u 'e lle s  son t ind ép en d am m ent des ju g e m e n ts  de 
va leu r et des asp irations hum aines. Il peut renvoyer 
à ce qui est déterm iné par certains rapports de forces 
ou certaines causes largement indépendantes de nous. 
Il relève en tout cas du registre du fa it.
I Par contraste, l'idéal renvoie au registre des normes 
et des valeurs , au droit plutôt qu'au fa it, au prescrip- 
t if  (ce qui est d icté , im posé), p lutôt qu'au descrip tif. 
L'idéal désigne alors le term e ultim e d'un projet moral, 
politique ou plus largem ent norm atif (ce qui fixe  une 
règle, une norm e).

► Ces deux te rm es s'opposent so u ve n t: l'idéal est 
généralement éloigné du réel, dont il révèle par contraste 
l'im p e rfect io n . M ais, l'idéal est aussi une m anière  
de constru ire  le réel selon une échelle  norm ative et 
axiologique (relative aux valeurs). Dès lors, le réel peut 
être modifié au nom de l'idéal et s'en rapprocher. L'écart 
n’est plus absolu mais re la tif (■* Repères p. 521).
► Il faut noter que, dans un autre cadre, notam m ent 
celui de la philosophie de Platon, l'idéal et le réel ne 
s'opposent pas. Si le réel renvoie à ce qui est absolu­
m ent, et non au sensib le , a lo rs il re jo in t l 'id é a l: les 
Form es représentent à la fo is ce qui est parfa it et ce 
qui est éternellem ent.

Identité/égalité/différence
► Au sens m athém atique ou logique, l'égalité im ­
plique l'identité, c'est-à-dire la possibilité d 'intervertir 
les données égales sans créer de différence. L'égalité 
s'oppose donc ici à la d ifférence. Par exem ple, 2 + 2 = 
4 signifie que 2 + 2 et 4  sont égaux et que l'un des te r­
mes peut rem placer l'autre sans créer de changem ent.
► Par contraste, l'égalité, au sens ju rid iq ue ou moral, 
n'im plique pas l'identité et ne s'oppose pas à la d iffé­
rence, m ais à l'inégalité ou à l'in iquité . Deux hommes 
égaux devant la loi ou en d ign ité  dem eurent d if fé ­
rents et ne sont pas in terchangeables: les différences

socia les , de genre ou d 'orig ine ethnique ne sont pas 
annulées. C'est m ême parce qu'ils sont d ifférents que 
l'on affirm e leur égalité pour s'opposer à ce que cette 
d ifférence conduise à une inégalité de traitem ent.
► Cette distinction a une im portance morale, jurid ique 
et po litique centra le . La p lupart des questions m et­
tant en jeu  les rapports entre les hom mes dem andent 
d'abord de d é term in er les re lations d 'éga lité . A ins i, 
le principe fondam ental du dro it des sociétés dém o­
cra tiqu es, l'égalité  devant la loi, im p lique de savo ir 
reconnaître l'égalité malgré et à travers les différences.

Impossible/possible
> (^ «Contingent/nécessaire» , p. 522).



Intuitif/discursif -  Médiat/immédiat
► Au sens prem ier, est m édiat ce qui passe par cer­
ta ins in term éd iaires (les « m é d ia s»  étant censés être 
des interm éd iaires entre l'inform ation et la société) et 
im m édiat ce qui se passe de tout interm édiaire. Il peut 
s'agir du tem ps (im m édiat sign ifiant alors instantané), 
m ais aussi d'autres form es de m édiations, com m e les 
étapes d iscu rs ives d'un ra isonnem ent ou les ressorts 
cachées d'une sensation apparem m ent intu itive.
► In tu itif et discursif représentent quant à eux deux 
modes de connaissances. Dans ce cadre, est in tu itif  
ce qui relève d'une sa isie  im m édiate par l'esprit. L 'in­
tu ition peut être parfaitem ent rationnelle et év id ente ; 
elle ne renvoie pas forcém ent, comm e dans le langage 
courant, à une inspiration m ystérieuse. Par contraste,

est d iscu rsif ce qui se constru it par des m édiations, 
selon des étapes successives, comm e un discours.
► Par exem ple , l'in tu ition cartésienne est une sa isie  
im m édiate par l'esprit d 'une idée ou d 'une relation . 
Ainsi, le fam eux « je  pense donc je  suis » du Discours de la 
méthode, malgré le «donc», constitue une intuition et non 
une déduction logique : l'esprit saisit d'un seul acte que 
pour penser il faut nécessairement exister. Au contraire, 
un raisonnem ent suppose de passer par plusieurs mo­
ments (com préhension de chaque term e, construction 
progressive de leurs relations). C'est le cas des «longues 
chaînes de raisons» dont parle Descartes (si texte 8, p. 309) 
lorsqu'il présente le modèle m athém atique de sa m é­
thode, qui, comme tout chemin, suppose des médiations.

Légal/légitime
► Quoique ces deux term es so ient constru its étym o­
logiquem ent à partir de la racine latine leg- (/ex, legis : 
ce qui est établi par la loi), il est indispensable de les 
distinguer. La légalité renvoie au droit positif (le droit 
établi de fa it dans une société donnée) et désigne ce 
qui est conform e à la loi, et, par extension, à l'ensemble 
des règles conven tio nne lle s du dro it (d écrets, e tc .). 
La lég itim ité  désigne la con fo rm ité  à des p rincipes 
d’un niveau plus fondam ental, par exem ple m oral. Elle 
renvoie plutôt au dro it naturel ou à l'idée d'un droit 
un iversel. M ais, elle peut aussi renvoyer aux principes 
fondam entaux du droit com m e la constitution, les ju ­
ristes parlant aussi de lég itim ité. On peut donc d is tin ­

guer une lég itim ité à prétention universelle et absolue 
et une lég itim ité contextuelle  désignant les principes 
fondam entaux va lan t dans une société donnée.
► La prem ière fonction de cette d istinction  est d 'in ­
troduire une différence, au sein de la ju stice , entre ce 
qui relève d'une part de l'institution et des normes éta­
b lies, et, d 'autre part, de principes fondam entaux ou 
d'un idéal. D'où une fonction c rit iq u e : m ontrer l'écart 
éventuel entre ce qu 'est le dro it et qu'il devra it être. 
M ais elle a aussi une fonction fondatrice , la légitim ité 
pouvant et devant se rv ir de repère pour constru ire le 
droit (au m oins dans ses grands lignes).

Médiat/immédiat
(Si « In tu itif/d iscu rs if» , ci-dessus).

Objectif/subjectif/intersubjectif
► Cette distinction d'usage courant recèle une difficulté 
car elle com porte deux n iveaux. Au prem ier sens, est 
o b jectif un énoncé conform e à son objet, par e xten ­
sion une dém arche ou une attitude fidèles à la réalité . 
Par opposition , est sub jectif  ce qui dépend des d is­
positions du su jet et non du seul objet visé , ce qui se 
tradu it par une d ifférence entre la représentation ou 
la perception de l'objet et l'objet lui-m êm e. C'est en ce 
sens qu'on dit que la science est un modèle d’o b jecti­
vité (toute sa m éthode vise à conform er ses énoncés 
sur un objet à ce qu'est l'objet lui-m êm e). En revanche, 
lorsqu’on est sous le coup d'une grande passion (colère, 
désir, e tc .), on risque de laisser parler sa sub jectiv ité et 
d 'altérer la perception de la réalité .
► En un second sens, est sub jectif ce qui se rapporte 
au su jet en général, considéré com m e être conscient.

Les philosophes du su jet, comm e Kant, dégagent ainsi 
des structures universelles de la sub jectiv ité , à d istin­
guer abso lum ent des préjugés et autres b iais ind iv i­
duels. Sous cet angle, les norm es de l’o b jectiv ité  rele­
vant de la raison du su jet, e lles sont sub jectives, tout 
en étant les m êmes pour tout su jet rationnel.
► Le second sens perm et de vo ir que ce qui est subjec­
t if  peut être intersubjectif, alors que dans le premier, 
ce qui est su b je c tif concerne une personne p articu ­
lière. L'intersubjectif caractérise alors ce qui est partagé 
par des su je ts . M ais il peut aussi désigner ce qui est 
co nstru it co llectivem ent par des su je ts (com m e des 
no rm es), ou ce qui suppose la m édiation de l'autre 
(m a conscience de m oi-m êm e pouvant par exem ple 
dépendre de mon rapport à autru i).



Obligation/contrainte
>  La contrainte désigne une force extérieure exerçant 
une pression ou imposant une lim ite. Son modèle est la 
cause physique, mais elle peut aussi revêtir la form e de 
la pression sociale ou psychologique. Son registre est 
celui de la causalité , de ia nécessité , ou tout au moins 
de l'action exerçant une influence réelle.

• L'obligation renvoie à une règle ou à une limite que 
l’on s'impose ou que l'on accepte de respecter. Elle peut 
avoir une origine extérieure mais l'obéissance demande 
alors l'adhésion ou au minimum une forme d'acceptation 
intérieure de l'agent. C'est pourquoi, en principe, seuls 
les êtres conscients et les institutions qu'ils forment peu­
vent avoir des obligations. Le registre de l'obligation peut 
être social, politique ou proprement moral, mais on peut 
résum er en disant qu'il est moral au sens large.
► A in s i, céder à une fo rce physique rev ient à sub ir 
une contrainte ( î Rousseau, texte 6, p. 194). Par exten­

sion, obéir à l'ordre d'un m aître ou à la loi d’un tyran 
en raison d'un rapport de force est une soumission à la 
contrainte, quoique la pression (la  sanction en cas de 
désobéissance) puisse être seulem ent annoncée et non 
exercée de fa it. En revanche, obéir aux règles morales 
qu'on s'est soi-même données renvoie à l'obligation. De 
même, choisir consciemment de respecter des lois qu'on 
considère justes ou dont on pense l'origine légitime (lois 
démocratiquem ent votées par exemple) revient à s'obli­
ger à obéir. Cela se com plique quand une loi estim ée 
légitime est relayée par une sanction : l'obéissance peut 
alors à la fois renvoyer à l'obligation et à la peur de la 
contrainte. Encore davantage quand la loi est seulem ent 
acceptée par habitude: s'agit-il alors de contrainte trans­
formée en règle ou d'une obligation par adhésion tacite? 
Il faut néanmoins m aintenir la distinction pour préciser 
les niveaux, au moins en première approche.

Origine/fondement
► L'orig ine désigne le point de d épart de quelque 
chose et plus largem ent l'ensem ble de sa form ation .
Il s 'a g it  d ’ un te rm e  h is to r iq u e , m yth o lo g iq u e  e t, 
dans certa in s cas, sc ien tifiq u e  et ph ilosoph ique, qui 
concerne la question de la genèse. Dans ses usages 
re lig ieux et m yth iques, l’o rig ine com porte en g éné­
ral aussi une dim ension n o rm ative : raconter l'origine 
perm et de donner un sens, vo ire  de ju s t if ie r  un ordre 
des choses.

Le fondem ent désigne un principe ou une réalité  
qui rend raison, en exp liquant ou en ju stifian t. Il s'agit 
plus étroitem ent d'un concept philosophique et savant 
qui concerne la question de la raison des choses. Par 
exem p le , l’o rig ine re lig ieuse du mal dans le ch ris tia ­
nism e est le péché o rig inel. L’o rig ine historique d'un

événem ent renverra it plutôt à ses d ifférentes causes. 
Quant au fondement, on peut trouver celui du droit dans 
un principe moral, l'égalité morale entre hommes fon­
dant ainsi l’égalité jurid ique devant la loi.
► Si le concept d 'orig ine, au singulier, a souvent une 
dim ension absolue qui peut gêner la raison (quoiqu'elle 
puisse l'u tiliser en connaissance de cause), il est pos­
sible de p luraliser l'origine. On cherche alors m oins le 
principe unique d'une réalité qu'une su ite de causes ou 
d'événem ents perm ettant de retracer une généalogie 
com plexe. C 'est le cas, par exem p le , de l'o rig ine des 
espèces chez D arw in ( î texte 10, p. 282). Non se u le ­
m ent l'origine est alors plurie lle  et re lative , m ais elle 
ne com porte aucune dim ension axio log ique (re lative  
aux valeurs) : l'origine ne ju stifie  rien.

Persuader/convaincre
( i i  «C ro ire/savo ir» , p. 523).

Principe/cause/fin
► Ces tro is te rm es en tre tien nen t d ive rses re lations, 
parfois ind irectes. A insi, le principe s'articu le souvent 
à la conséquence, la cause à l'effet, et la fin  au moyen.

Le p rin c ip e  désigne  ce qui ju s t if ie , e xp liq u e  et 
fonde des conséquences. D'un point de vue purem ent 
logique, le principe est une affirm ation nécessaire qui 
ne sau ra it être déduite à titre  de conséquence d 'au ­
cune affirm ation antérieure . Par exem ple , le principe 
de non-contradiction (« Il est im possible qu'un même 
attrib u t ap partienne et n 'appartienne pas en m êm e 
tem ps et sous le m ême rapport à une m êm e chose» ,

M étaphysique, A risto te ) est au fondem ent de de tout 
usage rationnel du langage. Un principe physique peut 
se trad u ire  par une cause ou une fin , m ais ce n 'est 
pas nécessa irem ent le cas. Par exem p le , le principe 
d 'inertie n'a pas le statut de cause, encore moins de fin .
► Sans p réc is io n  su p p lé m e n ta ire , on en tend  a u ­
jo u rd 'h u i par cause  ce qu ’A risto te  ap pe la it la cause 
e ffic ie n te , c 'est-à-dire la production d'un e ffe t selon 
un lien aveugle (sans dessein) et nécessaire. À l'inverse, 
la fin  est le term e que vise  un processus, ce qui sup­
pose norm alem ent une conscience ou au m oins une



intelligence. Aristote a nommé cause finale  l'exp lica­
tion causale faisant intervenir les fins, lorsqu'on estim e 
que le term e dirige le processus.
► Par exem ple , « l'an im al vo it parce qu'il a des y e u x»  
est une exp lica tion  par la cause e ffic ie n te  (l'organe 
produit et exp lique la fonction). La cause précède et

produit nécessairem ent l'effet sans le savoir ni le vou­
loir. En revanche , « l'an im al a des yeux pour v o ir»  est 
une exp lication fina liste  (qui fa it in terven ir une cause 
fina le ), car la fin déterm ine le processus et les moyens 
com m e s'ils  éta ient cho isis à desse in  par la nature.

Public/privé
► Malgré certains liens, cette division ne doit pas être 
confondue avec celle entre l'ind ividuel et le collectif, 
ni avec celle entre le particu lier et le général. Le privé 
et le public correspondent en e ffe t davantage à des 
points de vue, à des m anières de considérer certaines 
choses, qu'à des réa lités d iffé rentes ou des n iveaux 
de réalité bien d istincts. A insi, un m ême individu peut 
être une personne privée, lorsqu'on l'envisage comme 
un homme ayant une vie personnelle, et une personne 
publique, lorsqu'on considère sa fonction politique et 
l'im age qu’ il présente à ses concitoyens. De m ême, un 
lieu com m e un m usée financé par une fondation peut 
être privé en ce qu'il n'est pas une propriété de l'État 
et public par sa m ission cu ltu re lle  et son ouverture  
au public.

► La distinction entre la personne privée et la personne 
publique des gouvernants d’une société est assez an­
cienne. En revanche, l'idée de vie privée correspondant 
à une sphère personnelle et familiale échappant au regard 
de la communauté voire du droit est récente. Encore plus 
celle de droit à la vie privée, qui correspond à une reven­
dication tardive des sociétés démocratiques, qui tendent 
alors à récuser la fusion de l'individu et du citoyen promue 
par des auteurs comme Rousseau (^ texte 4, p.144). Il y 
aurait une part de la vie de chacun que la société et la loi 
ne devraient pas pouvoir investir. Toutefois la question est 
complexe, non seulem ent parce que la frontière est diffi­
cile à tracer, mais aussi parce que la vie privée n'échappe 
pas pour autant à la loi, qui peut la protéger et imposer 
des limites à ce qu'on peut y faire.

Ressemblance/analogie
► Ces deux te rm es co rrespondent à deux types d is­
tin c ts  de rapp orts . La re ssem b la n ce  désigne  une 
sim ilitu d e  sensib le , c 'est-à-d ire  la perception d ’une 
certaine parenté entre les caractéristiques de plusieurs 
choses. Par exem ple , deux hom mes se ressem blent si 
leurs traits physiques partagent des sim ilitudes.
► L'analogie est une com paraison qui ne suppose pas 
de sim ilitudes, m ais plutôt une position proche dans 
une re lation . Elle est davantage produite par l'esprit 
que perçue par les sens et suppose d 'établir des re la­
tions logiques ou m étaphoriques. On peut la concevoir 
com m e une sorte de proportion où l'égalité n'est pas 
s t r ic te : le rapport A /B  est à peu près le m êm e que 
le rapport C/D. Par exem ple , selon la com paraison de

Platon, le rapport entre  l'Idée du Bien et les autres 
Idées (Fo rm es in te llig ib les ) est analogue à celu i du 
soleil et des autres réalités se n s ib le s : l’ Idée du Bien, 
comm e le Soleil, éclaire  le reste.
► L'essentiel est de ne pas confondre ces deux com pa­
raisons, notam m ent en se m éfiant des ressem blances 
sensib les qui ne révè len t parfo is aucune réelle  an a­
logie. Mais il convient aussi de rem arquer que, tout en 
étant d istincte de la ressem blance, l'analogie n'a pas 
toujours la rigueur de la stricte proportion : le «com m e 
si » ne signifie pas qu'il y a égalité. D'où un mélange de 
raison et d 'im agination qui fait la beauté, mais aussi le 
danger de l'analogie.

Théorie/pratique
► Cette d istinction  courante a deux grands sens en 
ph ilosoph ie . E lle re jo in t d ’abord ce lle , plus tr iv ia le , 
entre ce qui se passe « su r  le p a p ie r»  et en réa lité . 
A insi, la théorie  renvoie à ce que l'on conçoit et peut 
estim er dans un cadre intellectuel donné, par exem ple 
selon une théorie  sc ien tifiq ue . La pratique est alors 
ce qui peut m o d ifie r vo ire  d é m en tir  la préd iction  
th éo riq u e . La p ratiq ue  révè le  a in s i que la rigueu r 
in te llectue lle  de la théo rie  s 'a ffa ib lit dans certa ines 
exp é rien ces  co n crè tes . La d is tin c tio n  en tre  ce qui

vau t «e n  th é o rie »  et ce qui est vrai «e n  p ratique»  
appartient plutôt à ce prem ier usage.
► Un second sens, qui rem onte à A ristote , considère 
le théorique comm e ce qui renvoie à la connaissance, 
et le pratique à l'action . Kant utilise  une d istinction 
analogue pour d iv iser la raison en théorique, l'objectif 
étant la connaissance et, en pratique, l'enjeu étant la 
morale.



Transcendant/immanent
► Est transcendant ce qui est radicalem ent supérieur 
et d é p asse  un p re m ie r n ive a u . La tran sce n d an ce  
d ésig n e  a in s i so u ven t la d iv in ité  et les a u to r ité s  
su p rê m e s . Pa r c o n tra s te , l 'im m a n e n ce  in d iq u e  
l'appartenance à un m êm e n iveau . A in s i, une cause 
im m anente est de m ême niveau que ses effets.
► Par e xe m p le , le m irac le  suppose l’ in te rven tio n  
transcendante d'une puissance surnaturelle , alors que 
l'exp lication sc ien tifiq ue  relie un effe t naturel à une 
cause naturelle . Dans cet exem ple , la transcendance 
est absolue : elle désigne la d iv in ité  qui dépasse même 
la nature et se situe au-delà des réalités m atérie lles . 
Les p h ilo so p h ie s im m a n e n tis te s , com m e ce lle  de 
Sp inoza, et les m até ria lism es , ex ig ent tou jours une

cause  im m an ente  et tend en t a in s i à re je te r l'idée 
m ême de transcendance.
. ► Il ex is te  un sens re la tif de la transcend ance , plus 
nuancé. A in s i, chez Hobbes (si texte 2, p. 143), l'É ta t 
tran scen d e  la so c ié té : il est en position  d 'au to rité  
suprêm e qui régit un ila téra lem ent la société. D'où la 
com para ison de l’É tat avec un m onstre b ib lique , le 
Léviathan , et la caractérisation de l’État com m e équi­
va len t de Dieu sur te rre . M ais, précisém ent, l'É tat se 
substitue à Dieu et il est une production humaine. Dans 
son fonctionnem ent, l'État est transcendant à l'égard 
de la société, mais il a une origine im m anente à travers 
le pacte social qui le fonde.

Universei/général/particulier/singulier
I Est général ce qui concerne un ensem ble de cas 
englobés dans une catégorie. Par opposition, est par­
ticu lier ce qui concerne un sous-ensem ble d'une ca­
tégorie générale, sous-ensem ble qui peut ne contenir 
qu ’un seul ind iv idu . Par exem p le , Platon d iffé renc ie  
dans le Ménon l'abeille en tant que catégorie générale 
et tel type d'abeille  (les petites, les grandes, etc.) en 
tant que sous-ensem ble particulier. Mais la différence 
est relative et il s'ag it en fa it de degrés de généralité. 
A insi, ce qui est général d'un point de vue peut devenir 
particu lier d'un autre (la catégorie abeille par rapport 
à ce lle  d 'insecte  vo lan t), et inve rsem en t, ce qui est 
particu lier peut deven ir général (la  catégorie petites 
abeilles par rapport à te lle abeille ).
► L'universel désigne ce qui est valable dans tous les 
cas, sans exception . À un niveau absolu, il concerne 
l'univers entier (tout sans restriction): la gravitation est 
universelle en ce qu'elle s'applique à toutes les réalités

physiques. Mais l’universel peut aussi renvoyer à tous 
les cas d'une catégorie générale: c'est en ce sens qu'on 
dit que les vérités m athématiques sont universelles (le 
théorème de Pythagore est valable pour absolument tous 
les triangles rectangles). L'universalité souligne ici l'ab­
sence d'exception. Il existe un dernier usage important: 
l'un iversalité morale qui renvoie à tout hom me. Cette 
dernière universalité est complexe car elle peut intégrer 
l'être -  ce que sont les hommes -  et le devoir être -  ce 
qu'ils devraient être ou faire (si Kant, texte 7, p. 117).
► À l'opposé, le singulier désigne ce qui est particulier 
sans pouvo ir être consid éré  com m e une catégorie  
générale . Une autre m anière de le défin ir est de dire 
qu'il qualifie ce qui est seul de son cas. L'individu (tel 
hom m e) est par exce llence singu lier lorsqu'on prend 
en com pte toutes les propriétés qui le constituent et 
font de lui un être unique. Un événem ent historique est 
aussi singulier si on envisage toutes ses caractéristiques.

Vrai/probable/certain
► La relation entre le vrai, d'une part, et le couple pro­
bable/certain, d'autre part, est complexe. On pourrait 
penser que le vrai est certain et que la certitude consti­
tue même un critère de vérité. Il faudrait alors, comme 
Descartes (si texte 8, p. 309), rabattre le probable sur 
l'incertain, donc le potentiellement faux, et le révoquer 
en doute. Cependant, en prem ier lieu, certaines philo­
sophies, notamment em piristes et pragmatiques, et de 
nombreuses sciences, proposent des vérités probables 
(Si Hume, texte de l'exercice 3 p. 380). Par exem ple , les 
connaissances historiques relèvent souvent de la forte 
probabilité: d'après les sources disponibles, il est très pro­
bable que tel événement se soit déroulé de telle manière, 
à telle date. Ce n'est pas parce que l'histoire ne déduit pas 
ses connaissances qu'elle ne propose rien de vrai.

► En second lieu, le probable peut être certain, au sens 
où un savo ir peut déterm iner avec certitude le degré 
de probabilité d'une connaissance . C 'est le cas de la 
théorie m athém atique des probabilités. Si l'on jette  un 
dé à six faces parfa item ent équ ilib rées, il est certain 
que la probabilité qu'il s'arrête sur le 3 est de 1 /6 . De 
m êm e, certa ines lois de la physique contem poraine 
com portent des probabilités certa ines. A insi, en m é­
canique quantique, on peut étab lir avec certitude la 
probabilité de présence d'une particule subatom ique 
(com m e un électron) dans un systèm e et un contexte 
donnés.
► Les rapports entre ces concepts sont donc variab les 
et doivent être contextualisés.


