
Raphaël (1483-1520), L’École d'Athènes (1511). Au centre, Platon et Aristote.

Du ciel des idées
au monde sensible

Aristote fu t le disciple de Platon 
mais s’est écarté de l’enseignement de son maître.

Les deux traditions philosophiques qu’ils ont fondées sont marquées
par de profondes divergences.

BRIGITTE BOÜDON
Docteure ès lettres, enseignante en 
philosophie, auteurë de Platon. L’art de la 
justice (Maison de la philosophie, 2018) 
et Aristote. L’art du bonheur (Maison de la 
philosophie, 2016).

A ristote arrive à Athènes à l’âge 
de 17 ans, venant de Macé­
doine, et entre à l’Académie, 
l’école que Platon a fondée en 

387 av. J.-C., trois ans avant la naissance 
d’Aristote. Celui-ci collabore activement 
à l’enseignement au sein de l’Académie

et publie ses premiers dialogues, une 
vingtaine selon les biographes antiques, 
tous perdus aujourd'hui. Platon lui aurait 
confié la charge des cours de rhétorique. 
Vingt ans durant, Aristote est l’un des plus 
brillants disciples de Platon, son aîné de 
plus de quarante ans. Mais en 347,

DÉCEMBRE 20191 JANVIER-FÉVRIER 2020 I LES GRANDS DOSSIERS DES SCIENCES HUMAINES N° 57 113



p h ilo s o p h ie : le s  g ra n d e s  c o n tr o v e r s e s

Platon meurt et transmet la direction 
de l’Académie à son neveu Speusippe. 
La même année, Aristote est envoyé 
en Troade où il devient le conseiller 
politique et l'ami du tyran Hermias 
dAtarnée. Il y ouvre une école et entre­
prend des recherches biologiques. Plus 
de dix ans plus tard, lorsque son élève 
Alexandre succède à son père Phi­
lippe de Macédoine, Aristote retourne 
à Athènes, et c'est alors qu'il fonde le 
Lycée ou Péripatos, sorte de péristyle où 
l’on philosophe en marchant, école qui 
deviendra par la suite une concurrente 
de l'Académie platonicienne. Pendant 
treize ans, Aristote y développe son 
enseignement.

Une célèbre fresque de Raphaël intitu­
lée L'École d'Athènes (1508-1512) montre 
en son centre Platon et Aristote mar­
chant côte à côte, Platon levant son 
index vers le ciel et Aristote abaissant 
sa main vers la terre. Les livres qu'ils 
portent ne sont pas le fait du hasard 
non plus. Pour Platon c'est le Timée, 
un de ses dialogues les plus métaphy­
siques relatant l'origine de l'univers,

alors qu’Aristote a en main YÉthique, 
ouvrage traitant des vertus humaines, 
du bonheur et des voies les meilleures 
pour l’atteindre. Cette fresque de la 
Renaissance confirme qu’à cette époque 
on oppose volontiers les deux grands 
maîtres. Cette opposition s'est consoli­
dée au fil des siècles, car de son vivant, 
Aristote avait critiqué certaines posi­
tions de son maître. Encore aujourd'hui, 
Platon est souvent considéré comme le 
philosophe de l'abstraction métaphy­
sique, celui du monde supérieur des 
idées et son disciple Aristote, comme le 
penseur encyclopédique qui aurait fait 
redescendre la philosophie sur Terre.

La position d'Aristote à l'égard du pla­
tonisme est en réalité plus complexe.

Certains philosophes néoplatoniciens 
considéraient que Platon et Aristote 
étaient d'accord sur l'essentiel. Cepen­
dant Aristote fut amené par le déve­
loppement de sa pensée à prendre à 
maintes reprises une attitude opposée 
à celle de son maître, mais rien ne nous 
permet de dire qu'un grave différend se 
soit élevé entre les deux philosophes ; 
nous avons la preuve qu’Aristote a tou­
jours conservé de son maître un souve­
nir reconnaissant. Aristote déclare dans 
VÉthique à Nicomaque que si l’amitié et 
la vérité lui sont chères l'une et l'autre, il 
doit cependant préférer la seconde à la 
première. Comprenons que sans cesser 
d'être l'ami de Platon, il se voulait aussi 
au service de la vérité en s'opposant à lui.

Monde sensible ou monde 
intelligible?
Il est classique de dire que le point 

fondamental qu'Aristote critique dans la 
vision de Platon est sa théorie des idées. 
Sous l'influence notamment du philo­
sophe présocratique Héraclite, Platon 
est persuadé que les choses sensibles ou 

concrètes sont 
dans un flux per­
pétuel, de telle 
sorte qu 'elles 
ne peuvent être 
connues par la 
science. D'autre 
part, il apprend 

de Socrate l'art et la science de se ques­
tionner pour remonter à l'essence 
des choses. Ce sont ces essences qu’il 
appelle les idées, formes intelligibles 
ou réalités éternelles qui existent par 
elles-mêmes. D’où l’expression « en soi» 
qu'il accole au bien, au juste, au bon, au 
beau. Platon affirme que les réalités sen­
sibles existent dans la mesure où elles 
«participent» à ce monde intelligible 
des idées. C’est ce concept de «partici­
pation» qu’Aristote ne comprend pas et 
critique.

Aristote, lui, affirme que la réalité intel­
ligible vient inutilement doubler la réa­
lité sensible et que l’on se trouve ert pré­
sence de deux réalités sans comprendre 
comment s’opère le passage de l'une à

l'autre. Pour lui, la notion platonicienne 
de participation n’est que pure poésie. 
C’est la raison pour laquelle il se tourne 
résolument vers le monde sensible pour 
connaître le monde des causes et celui 
du devenir. Il explique que les formes ou 
idées sont dans les choses elles-mêmes 
et n’ont pas d’existence indépendante. 
Aristote reconstitue en quelque sorte 
un nouveau dualisme, mais cette fois au 
sein du monde sensible, entre forme et 
matière, entre puissance et acte.

Au lieu de séparer deux mondes, le 
monde intelligible et le monde sen­
sible comme chez Platon, la coupure 
est désormais intérieure au seul monde 
qu'Aristote tient pour réel, le monde sen­
sible. Aristote sépare alors deux régions, 
la région céleste caractérisée par la régu­
larité immuable des mouvements qui 
s'y produisent et la région sublunaire, 
située au-dessous de la sphère de la 
Lune, domaine des choses qui naissent 
et périssent, soumises à la contingence 
et au hasard. Aristote en conclut qu'on 
peut faire l’économie de l’hypothèse 
des idées. C'est une rupture avec Platon, 
le paradoxe étant que le terme «idée», 
venant du mot grec eidos, se traduit 
aussi par «forme», le terme utilisé par 
Aristote. L'idée platonicienne est indé­
pendante du monde sensible, mais la 
forme aristotélicienne, elle, dépend de 
la matière pour s'exprimer.

Savoir ou réminiscence?
Pour Aristote, le vrai savoir naît d'une 

longue fréquentation avec les concepts, 
les méthodes, et les faits observés. Il faut 
expérimenter longuement les choses pour 
les connaître, pour se familiariser aussi 
bien avec les lois générales de la nature 
qu'avec les nécessités rationnelles ou les 
démarches de l'intellect. Aristote s'est 
intéressé à tous les domaines du savoir: 
éthique, logique, politique, métaphy­
sique, poésie, rhétorique. L'observation du 
vivant a été l’une de ses activités les plus 
constantes et des plus fécondes comme 
en témoignent le nombre et l'importance 
des traités qu'il a consacrés à la science 
de la vie. Son école, le Lycée, s’est livrée, 
sous son impulsion, à un immense travail

Pour Aristote, il faut 
expérimenter longuement les 
choses pour les connaître.

1 41 LES GRANDS DOSSIERS DES SCIENCES HUMAINES N° 5 7 1 DÉCEMBRE 2019IJANVIER-FÉVRIER 2020



de recherche, de comparaison, de classi­
fication. On y rassemble toutes sortes de 
données historiques ; par exemple, la liste 
des vainqueurs aux Jeux pythiques; socio- 
logiques, les constitutions des différentes 
cités; psychologiques ou philosophiques, 
les opinions des anciens penseurs; d’in­
nombrables observations zoologiques 
ou botaniques, des réflexions sur l'être 
en tant qu'être, la démonstration de Dieu 
comme moteur immobile de l'univers. 
Cette connaissance encyclopédique doit 
apporter le bonheur à l’être humain qui 
s'y consacre avec désintéressement. Pla­
ton aime aussi la connaissance, mais il 
accorde sa préférence à la réminiscence 
fondée sur le fait que l'âme possède déjà 
un savoir inné et que l’étude sert avant 
tout à provoquer le souvenir de ce savoir 
enfoui. La dialectique platonicienne ou 
pratique du dialogue est en ce sens un 
outil privilégié de réminiscence.

Priorité au bonheur ou 
à la justice?
L'allégorie de la caverne, que Platon 

développe dans La République, décrit 
la condition d'ignorance où se trouvent 
les hommes. Enchaînés depuis l'enfance 
au fond d’une grotte, ils n’aperçoivent 
du monde réel que des ombres et des 
simulacres. Si l'on délivre un de ces 
prisonniers, il peut, étape par étape, 
s’élever du monde des illusions et des 
opinions, à celui des objets réels, puis à 
celui des hypothèses mathématiques ; 
enfin, il pourra contempler l'idée du 
bien, la cause suprême, et saisir les lois 
de l'organisation de l’Univers. S’élever 
grâce à la dialectique jusqu'à l'éblouis­
sante clarté du bien, telle est la finalité 
de l'être humain dans la morale pla­
tonicienne. Il s'agit de parvenir à une 
conversion du regard, à une métanoïa, 
où l'âme humaine, partie d'un monde 
multiple, retrouve finalement l'unité. 
L'amour du bien est le moteur essentiel 
de cette ascension, que Platon décrit 
dans Le Banquet. L'amour s'appuie sur 
quatre vertus cardinales : la modération, 
le courage, la sagesse et la justice.

Pour Aristote, la finalité de l'homme est 
aussi dans la contemplation de la per­

fection divine. Mais, comme il l'explique 
dans Y Éthique à  N icom aque, c'est un 
but trop éloigné pour la majorité des 
humains. Alors, mieux vaut cultiver la 
vertu et parvenir à un bonheur acces­
sible. Il définit la vertu comme le milieu 
entre deux vices représentant l’un, un 
excès, l’autre, un manque. Ainsi le cou­
rage est un milieu entre la lâcheté et la 
témérité, la générosité un milieu entre 
la prodigalité et l’avarice. Pour Aristote, 
il n’y a de vertu qu’en situation. Aristote 
écrit des pages admirables sur l'amitié, 
vertu essentielle qui permet de vivre le 
bonheur sur Terre. De manière schéma­
tique, on pourrait opposer la recherche 
de la justice et de l'harmonie chez Pla­
ton, à celle du bonheur chez Aristote.

En politique, pragmatisme 
ou idéalisme?
Aristote étudie plus d'une centaine 

de constitutions politiques et les divise 
en trois catégories, selon le nombre de 
ceux qui participent au pouvoir, à savoir, 
un, quelques-uns, ou tous. Il consi­
dère comme justes les trois régimes que 
sont respectivement la royauté, l'aris­
tocratie, et le régime constitutionnel. 
Mais ces constitutions justes peuvent 
devenir déviantes lorsque le pouvoir 
exercé jusqu'alors pour le bien de tous 
est détourné par ceux qui le détiennent 
à leurs seuls profits et intérêts. Ainsi, 
la royauté peut dégénérer en tyrannie; 
l'aristocratie en oligarchie, pouvoir du 
petit nombre qui accapare les richesses 
et le pouvoir; le régime constitutionnel 
peut se transformer en démocratie, 
lorsque l'égoïsme et le chacun pour soi 
remplacent l'engagement au profit du 
bien-être général. Aristote n’accorde 
en principe de préférence à aucune des 
trois formes justes. Mais, de l'analyse de 
l'histoire, il conclut que la forme poli­
tique la plus réalisable et la plus stable 
est le régime constitutionnel.

Platon ne compare pas des régimes 
politiques existants mais réfléchit aux 
conditions d'existence d'une cité juste. 
Ce questionnement l'amène à hiérarchi­
ser plusieurs systèmes de gouvernance, 
depuis le gouvernement d'un seul (le

philosophe-roi) jusqu'à à la tyrannie. 
Il décrit avec précision les maladies pos­
sibles de chaque régime et leur enchaî­
nement. L’aristocratie, qu’il définit 
comme le gouvernement des meilleurs, 
des plus sages, peut se transformer en 
timocratie, recherche des honneurs et 
du pouvoir; la timocratie en oligarchie, 
lorsque le pouvoir glisse dans les mains 
du petit nombre de citoyens les plus for­
tunés. L’oligarchie peut se transformer 
en démocratie lorsque la primauté des 
intérêts particuliers sur l'intérêt général 
finit par susciter un désengagement 
des citoyens. Enfin, la démocratie peut 
se transformer en tyrannie, lorsque la 
haine qui s'est développée entre les 
citoyens appelle au pouvoir un tyran 
censé assurer leur protection. Les alté­
rations possibles des diverses formes 
de gouvernement sont imputables à des 
maladies de l'âme des citoyens, car Pla­
ton considère l’âme humaine et l'âme de 
la cité comme analogues.

Les réflexions et les œuvres de ces 
grands fondateurs ont traversé les siècles 
et inspiré tous les philosophes posté­
rieurs, même si c'était pour les critiquer. 
Platon avec son allégorie de la caverne 
demeure d’actualité, dans notre monde 
dominé par le virtuel, et continue d'ins­
pirer ceux qui y voient un encourage­
ment à sortir de l’ignorance, des illusions 
et des opinions. Cependant Platon ne se 
restreint pas au logos et à la raison, mais 
il laisse ouverte la porte de l’imagination 
par le recours au mythe.

La pensée d'Aristote, qui a servi de réfé­
rence à la science pendant de nombreux 
siècles, peut paraître obsolète sur bien 
des points, et pourtant de nombreux pen­
seurs continuent d'étudier ses concepts et 
ses méthodes comme si le fondateur du 
Lycée nous avait fourni une boîte à outils 
aux applications infinies. Son éthique et 
sa vision des vertus reviennent en force 
dans la philosophie morale, et les ques­
tions qu'il a posées sont encore au cœur 
de l'épistémologie et de la philosophie 
politique contemporaines. •

DÉCEMBRE 2019 I JANVIER-FÉVRIER 2020 I LES GRANDS DOSSIERS DES SCIENCES HUMAINES N° 57 115


